
‘Epojé’: suspender el juicio para recuperar la
capacidad de pensar

Vivimos en una cultura tecnológica acelerada que erosiona nuestra capacidad para
pensar con profundidad. Necesitamos tiempo y pausa para procesar la realidad y
construir sentido; enseñar esta pausa desde la infancia es necesario para enfrentar
la complejidad digital y social actual.

 

[ ILUSTRACIÓN: ROZE ULTRA/ ISTOCK ]

 

Nos sentimos más eficientes que nunca y sin embargo estamos atrapados en una constante disponibilidad en
la que medimos nuestra productividad en función de lo que hayamos conseguido tachar de una lista de tareas
creada con la visión reduccionista de un presente (futuro) de aceptación social y propia, de sentirte parte -
incluso en nuestras facetas no profesionales- (“¿Aún no has visto esta serie? ¿No has escuchado esta noticia?
¿No has probado este nuevo restaurante?”). Esta lógica de la urgencia contamina no solo nuestro ritmo de
vida, sino también nuestra manera de conocer el  mundo. Queremos o, quizá más precisamente, hemos
aprendido a recibir respuestas rápidas e ideas fáciles de consumir.

La inmediatez no es tanto un deseo individual o voluntario como un hábito inducido, resultado de años
inmersos en entornos que recompensan lo inmediato por encima de lo reflexivo. La estructura y diseño de las
redes sociales, pensadas para maximizar nuestra atención y tiempo en pantalla (y para alejarnos de nuestras
vidas físicas), nos imponen un ritmo y una lógica que hace más profunda esa grieta. La demanda de rapidez,
no es exclusivamente fruto de nuestra voluntad, sino resultado de una cultura digital que premia la reacción
instantánea y penaliza la pausa.

Pensar requiere incomodidad, duda y silencio. Y, sobre todo, tiempo

Pero el pensamiento no es rápido, ni simple. Pensar requiere incomodidad, duda y silencio. Y, sobre todo,
tiempo. Como dice Remedios Zafra: “No hay pensamiento sin tiempo para pensar”. Sin tiempo, no podemos
imaginar otros futuros posibles; y sin imaginar, ¿cómo vamos a transformar?

Parálisis por abundancia

El exceso de información, y la velocidad a la que la consumimos, ha erosionado nuestra capacidad para
comprender. Por eso habla Innerarity de una “sociedad del desconocimiento” en la que la abundancia de
información nos satura y nos paraliza.

Vivimos en una extraña paradoja: nunca fue tan fácil acceder a la información, pero nunca fue tan difícil
detenerse a pensar sobre ella. Cada vez que deslizamos el dedo por la pantalla, nos adentramos en un flujo de
estímulos diseñados para captar nuestra atención, pero no para cultivarla.

Las generaciones alpha y beta (niños y  adolescentes que ya no conocen el  mundo sin  pantallas)  está
creciendo en este paisaje. Su relación con la información, con la verdad, con el conocimiento, está mediada
desde el inicio por entornos digitales diseñados para el consumo más que para la comprensión. ¿Cómo formar

https://www.istockphoto.com/es/portfolio/ultraprovincial?mediatype=illustration


entonces  una  visión  del  mundo  en  medio  de  un  entorno  que  premia  la  eficiencia  por  encima  de  la
profundidad?

El  riesgo no es solo  la  desinformación,  sino una forma de existencia  cada vez más fragmentada.  Esta
fragmentación no se refiere solo a la dispersión de la atención, sino a la imposibilidad de articular una visión
coherente y profunda del mundo a causa de la división de la experiencia en unidades mínimas, inconexas y
constantemente  interrumpidas  (mensajes,  notificaciones,  etc.).  Esta  fragmentación  impide  construir  una
narrativa coherente sobre nosotros mismos y sobre el mundo, ya que (nos) vivimos en esa sucesión de
momentos desconectados que no nos permiten relacionar acontecimientos o conocimientos de diferentes
ámbitos,  lo  que  limita  nuestra  capacidad  de  comprensión  y  de  juicio.  Esta  fragmentación  afecta  al
pensamiento crítico porque impide el ejercicio de la comparación, del matiz, de la síntesis o de la búsqueda
consciente, habilidades que requieren de tiempo y de conocimiento de un contexto global que hemos perdido.
Una mente fragmentada es más vulnerable a la manipulación, ya que no es capaz de integrar y analizar la
información de una manera global.

Resistir a través de la suspensión del juicio desde la educación

La educación, entendida como un espacio que debe facilitar la resistencia a esa velocidad impuesta en
nuestra cultura, puede encontrar en la epojé,  esa antigua práctica griega de “suspensión del juicio”, un
dispositivo pedagógico clave para resistir a la lógica de la distracción, la saturación y la prisa. Esa suspensión
del juicio no consiste solo en dudar, sino en crear condiciones que permitan pensar dentro de un entorno que,
a priori, favorece lo contrario.

La epojé, antigua práctica griega de “suspensión del juicio”, puede ser un dispositivo pedagógico
clave para resistir a la lógica de la distracción, la saturación y la prisa

La investigación reciente muestra que el uso de redes sociales en educación abre nuevas oportunidades a
este respecto, pero también plantea riesgos importantes como la desinformación, los discursos simplificados,
la viralidad emocional y la construcción acrítica de identidades digitales“1”. Esto evidencia la necesidad de una
alfabetización crítica digital, entendida como la capacidad de analizar intenciones, ideologías implícitas y
sesgos de los mensajes, así como de evaluar la veracidad de los contenidos publicados en redes sociales.

La epojé nos permite adentrarnos en todo ello, recuperando así la atención y el foco en el sentido global de las
cosas. La escuela puede convertirse por tanto en un laboratorio donde se ejercite esta forma de resistencia.
Para ello, la epojé puede desplegarse en tres líneas de acción:

1- Resistir la distracción y aprender a mirar antes de reaccionar

La distracción disuelve la atención y fragmenta la experiencia.  Numerosos estudios demuestran que los
estudiantes participan activamente en redes, pero les cuesta sostener interacciones profundas o de calidad si
no cuentan con preguntas orientadoras. La distracción digital erosiona la capacidad de mantener una atención
prolongada, lo que dificulta identificar sesgos, falacias o intencionalidades del mensaje.

Frente a ese ruido constante, la suspensión del juicio enseña a posponer la reacción inmediata. Se trata de
aprender  a  observar,  a  permanecer  unos segundos en un estado de recepción consciente.  Esto  podría
trabajarse  mediante  la  propuesta  de  espacios  de  silencio,  pausa  y  contemplación  junto  a  rutinas  de
pensamiento  o  debates  socráticos,  prácticas  de  lectura  lenta,  o  espacios  de  reflexión  previa  a  reacciones
automáticas. La epojé, aquí, educa la atención como un músculo capaz de resistir los estímulos que buscan
secuestrarla.

2- Resistir la saturación y aprender a discernir antes de opinar



La saturación informativa nos empuja a pensar que debemos tener una postura sobre cualquier información
que nos llegué a las manos, incluso sin haber leído y contrastado nada al respecto. La epojé actúa entonces
como un freno frente al ruido, permitiendo priorizar lo relevante y distinguir la información sólida del dato
superficial para ser capaz de posponer el juicio hasta que haya contexto suficiente.

En Confluencias entre pensamiento crítico y redes sociales en el ámbito educativo. Mapeo de experiencias y
detección de desafíos a través de una revisión sistemática insisten en la importancia de enseñar a detectar
sesgos,  verificar  fuentes,  comprender  la  intencionalidad  del  autor  y  desactivar  técnicas  de  manipulación
informacional. Por tanto, enseñar a seleccionar, contextualizar y verificar información, trabajar con marcos de
alfabetización crítica digital donde suspender el juicio implique hacer preguntas esenciales, poner en práctica
la capacidad para cuestionar y formular preguntas a través del análisis crítico de noticias, los debates en los
que se valora el proceso de contraste y reflexión o el reconocimiento de sesgos inconscientes, nos ayudará a
analizar la información de manera más pausada y crítica.

La suspensión del juicio enseña que no todo merece la misma atención y que opinar es una responsabilidad
que necesita tiempo. La saturación exige enseñar a jerarquizar la información: la epojé funciona como un filtro
mental que permite decidir qué merece reflexión y qué debe descartarse.

3- Resistir la prisa y devolver el tiempo al pensamiento

La  prisa  empuja  a  buscar  resultados  rápidos,  simplificaciones  y  conclusiones  inmediatas.  Las  redes  sociales
favorecen  la  participación,  la  reacción  instantánea  y  discursos  poco  elaborados,  empobreciendo  así  la
argumentación y reduciendo la reflexión a impulsos. Pero el pensamiento profundo necesita tiempo. La epojé
ofrece  aquí  una  resistencia  temporal:  enseña  a  esperar,  a  dejar  reposar  una  idea  y  permitir  que  la
comprensión madure.

Cuando los docentes introducen dinámicas que obligan a ralentizar el proceso, como por ejemplo usando
debates guiados, tutorías recíprocas o tareas de producción alternativa de relatos, aumenta la capacidad de
conectar ideas, justificar posturas y revisar argumentos“2”.

Darle  valor  a  los  procesos  lentos  y  reflexivos,  a  los  diarios  de  pensamiento  y  a  la  reconstrucción  de  los
itinerarios mentales que hay detrás de una opinión, nos ayudará a dotar de importancia a lo no inmediato. De
la misma manera, nos pueden ayudar las tareas que exigen revisiones sucesivas, incorporando el error como
parte natural del pensamiento y las dinámicas en las que la primera impresión es contrastada con una
reflexión  posterior.  Suspender  el  juicio  frente  a  la  prisa  devuelve  al  pensamiento  su  propio  ritmo,  un  ritmo
ajeno a la lógica de la productividad.

La prisa atrofia la reflexión; la epojé devuelve el tiempo para que surja el pensamiento complejo que, según la
literatura, es indispensable para resistir la desinformación y ejercer una ciudadanía crítica. Suspender el juicio
es una oportunidad para abrirnos a otras perspectivas, para dejar espacio entre la acción y la reacción, y
permitir que el pensamiento crítico emerja como una forma de decisión consciente. Este gesto nos convierte
en autores de nuestras ideas, no meros receptores pasivos. En esa autoría está en juego la sensación de
pertenecer al mundo no solo como meros espectadores, sino como participantes activos.

4- Epojé y tecnología

Nuestro uso cotidiano de la tecnología deteriora el espacio para la suspensión del juicio porque comprime,
invade y finalmente elimina el intervalo entre lo que percibimos y lo que pensamos. Ese intervalo (entendido
como el espacio interior donde la epojé puede tener lugar), es justamente el que las plataformas digitales
tratan de ocupar. La arquitectura tecnológica actual está diseñada para anticiparse a nuestras decisiones,



para  reducir  la  incertidumbre  y  mantenernos  siempre  activos,  interactuando.  Notificaciones,
recomendaciones,  métricas  de popularidad,  automatización del  consumo:  todo funciona para evitar  que
aparezca la pausa. Según Nazate y Enríquez“3” en su estudio sobre epojé digital, esta lógica algorítmica y la
velocidad  informativa  dificultan  la  suspensión  del  juicio,  saturando  el  espacio  interior  necesario  para  la
reflexión  y  dominando  el  intervalo  entre  percepción  y  pensamiento.​

La epojé, en cambio, necesita un “entre”. Un hueco. Un pequeño vacío donde la reacción tiene tiempo para
transformarse en un pensamiento, en una idea. Cuando miramos una publicación y la plataforma nos ofrece
inmediatamente otro estímulo, cuando un algoritmo completa la frase que íbamos a escribir o predice el vídeo
que veremos después, ese “entre” se evapora. La tecnología coloniza nuestro tiempo cognitivo, sustituyendo
la  reflexión  por  una  respuesta  inmediata.  Estas  dinámicas  generan  ansiedad  y  una  necesidad  creciente  de
desconexión intencional como estrategia de autodefensa ante la saturación digital.

Cada tecnología encarna una visión del mundo; no solo sirve para algo, sino que propone una manera de
mirar,  relacionarnos,  valorar  y  vivir.  Pensar  críticamente  la  tecnología  significa  entonces,  desenterrar  esa
visión: ¿Qué idea de atención promueve una red social basada en la viralidad? ¿Qué noción de relación
humana aparece en las interacciones gobernadas por likes? ¿Qué formas de subjetividad se generan cuando
nuestra identidad se construye a través de métricas visibles? ¿Qué cuerpos se vuelven visibles, y cuáles
quedan ocultos, vigilados o descartados por los sistemas de reconocimiento automático? Este enfoque, según
Nazate y Enríquez, plantea que la tecnología no es neutral  y moldea sentidos sociales y subjetividades
profundas.​

Cada tecnología encarna una visión del mundo; no solo sirve para algo, sino que propone una
manera de mirar, relacionarnos, valorar y vivir

La epojé es necesaria precisamente para interrogar estas capas profundas. Sin suspensión del juicio, usamos
la  tecnología  de  manera  automática,  sin  poder  observar  qué  moldea,  amplifica  o  erosiona  en  nosotros.  Por
eso, cultivar el pensamiento crítico y la epojé parte de una responsabilidad individual con y para nosotros
mismos, pero se convierte en una responsabilidad colectiva de emancipación de la verdad. Implica dejar de
consumir ideas como si fueran productos desechables y parar a reconocernos como sujetos capaces de tener
un papel activo.

5- La epojé como fundamento de una vida digna

La formación en la epojé  desde la infancia posibilita la construcción de vidas más autónomas y menos
reactivas, capaces de crear sentido. La pausa y la suspensión del juicio permiten habitar la esfera digital (y,
por extensión, el mundo actual) de manera más plural, crítica y digna. En un mundo saturado de estímulos y
reacciones  rápidas,  aprender  a  “suspender  el  juicio”  es  un  fundamento  imprescindible  para  preservar
profundidad de pensamiento y por tanto, nuestra humanidad.

La formación en la epojé desde la infancia posibilita la construcción de vidas más autónomas y
menos reactivas, capaces de crear sentido

La educación, por tanto, tiene aquí un papel crucial como espacio para resistir. No se trata únicamente de
enseñar a pensar, sino de enseñar a crear ese “entre”, ese espacio interior donde el juicio queda paralizado
momentáneamente  para  abrir  paso  a  la  reflexión  y  al  cuestionamiento.  María  Zambrano,  desde  su
pensamiento filosófico-educativo, subraya cómo la educación debe fomentar esta capacidad de humanización
y conciencia crítica, desarrollando la voluntad ética y la responsabilidad en la formación del individuo. La
epojé aplicada en la infancia es una herramienta esencial para afrontar un mundo tecnologizado que nos
empuja constantemente a la superficialidad y a la reacción automática.​



Escribano, C., Gil-Fernández, R. y Calderón, D. “Confluencias entre pensamiento crítico y redes sociales
en el ámbito educativo. Mapeo de experiencias y detección de desafíos a través de una revisión sistemática”
en Revista Complutense de Educación (2024, vol. 35, núm. 2, p. 363-379).

Innerarity, D. (2022): La sociedad del desconocimiento. 1.ª ed. Barcelona, Galaxia Gutenberg.

Nazate Alvarez,  A.  F.  y Enríquez Fierro,  C.  S.  “Epojé digital  y  juicio  crítico:  prácticas informativas
juveniles en entornos de sobreinformación” en Religación (2025, vol. 10, núm. 46, e2501485). Disponible en:
 https://doi.org/10.46652/rgn.v10i46.1485

Zafra, R. (2017): El entusiasmo. Precariedad y trabajo creativo en la era digital. 2.ª ed. Barcelona, Anagrama.

https://doi.org/10.46652/rgn.v10i46.1485

